**VIAȚA DIN SACRAMENTE**

**Jan Chlumský**

#### 2008

**SACRAMENTUL RECONCILIERII**

 **(5D)**

***Continuare***

**7.** **Nu vei fura** – Domeniul relațiilor cu proprietatea. – Și porunca a 10-cea., Nu vei dori proprietatea apropiatului tău.” – Domeniul relațiilor pentru mulțumirea altora, mai ales este vorba de inegalitatea economică și socială, datorită căreia cei săraci devin tot mai săraci și cei bogați se îmbogățesc. (Sunt aici văzute aici domeniile înrudite și tema pentru examenul de conștiință este de obicei unită).

*Această poruncă privește problema depășirii lăcomiei și a indezirabilității, deci a egoismului, care este în contradicție cu manifestările iubirii. Dumnezeu ia în apărarea sa proprietatea dobândită cinstit. Ce se obține incorect din proprietate, se pierde la o conștiință liniștită. Cine a furat, a jefuit și vrea iertare de la Dumnezeu, trebuie să compenseze paguba pricinuită. La spovadă este necesar să se spună măcar valoarea apropiată. Dorința după proprietatea altuia nu poate aduce bucurie și omul este distrus de veninul invidiei.*

În mod conștient a participat la distribuția lucrurilor furate? – Am afectat proprietatea altcuiva? – M-am comportat inadecvat și în spirit neeconomic cu lucrurile încredințate? – Am cerut preț exagerat pentru lucrările efectuate? - La vânzarea bunurilor am efectuat, am cerut preț exagerat, sau dobânzi inadecvate pentru împrumuturi? – Până acum nu am compensat paguba? – Nu am plătit datoria? – M-am comportat nechibzuit cu proprietatea mea? (la jocuri, pariuri, cheltuieli inutile) – Am abuzat de nevoile aproapelui? – L-am făcut pe altul să-și piardă serviciul sau locuința? – Am fost lacom? (Pr. Pitha desemnează lăcomia ca „utilizarea nepotrivită și esențială a mijloacelor materiale sau materiilor spirituale, cu care domnim.”) - Am fost nemulțumit de capabilitățile mele sau cu averea mea și l-am invidiat pe altul? (invidia deseori vine însoțită și conduce la păcatul menționat anterior al necumpătării; aici însă este vorba de dorința de a ne aliniem fără efort acelora, care au, știu, sau înseamnă mai mult) – Am fost leneș? (necesar să se concretizeze, poate fi vorba despre o indiferență, o anumită ordine a superiorității și trăirea în detrimentul altora în confort; punerea sub semnul întrebării a muncii altora, da prioritate plictiselii în fața propriei utilități).-

Pentru întrebări complementare poate fi de ajutor zicala de aur: „Ceea ce nu vrei să-ți facă alții, nu face nici tu…”

**8.** **Nu vei depune mărturie mincinoasă împotriva aproapelui**. – Domeniul relațiilor de cinste și respect.

*La această poruncă este vorba despre protecția în fața judecăților dăunătoare, care afectează caracterul. Dumnezeu apără cinstea fiecărui om. Rostirea adevărului și sinceritatea este necesară în mod special în relația conjugală, pentru că fără acestea se pierde încrederea și dragostea.*

Am mințit, m-am prefăcut, am înșelat? (este necesar menționarea concretă, gravitatea urmărilor.) – Nu am spus întotdeauna adevărul complet, mi l-am adaptat? – Am judecat pe nedrept pe alții sau i-am suspectat ireal? – Mi-a făcut plăcere să ascult discuții despre greșelile altora și fără motiv le-am înșirat mai departe? – Am aruncat vina mea asupra altuia? – Am calomniat pe alții? – Am făcut viață amară altora cu vorbe lipsite de scrupule, prin critici? – Am flatat pe cineva în mod nesincer? – Am divulgat secretul încredințat? – Până acum nu am substituit paguba generată prin minciună sau jignire? – Nu am fost capabil să stau de partea adevărului? (să argumentez) – Am fost îngâmfat? (necesar să se concretizeze acea minciună existențială despre sine însuși, care se manifestă prin mărirea propriei importanțe, obținerea de avantaje și servicii de la alții, abuzarea solidarității, limitelor în legislație și ca un caz de îngâmfare îl menționează Pr. Pitha și șantajul sentimental) –

În lumina virtuții sincerității și a respectului putem să vedem întrebările privind progresul conviețuirii umane.

**Părerea de rău**

Este prima dintre părțile acestui sacrament și este necesară pentru iertarea păcatelor. Părerea de rău este înainte de toate problema ovinței chiar dacă pentru o părere de rău desăvârșită uneori se deschid stăvilarele sentimentelor ( de ex. femeia care se căiește, încât cu lacrimi îi spăla picioarele lui Cristos și ștergea cu părul său – (Lc 7,38) sau plânsul lui Petru). Dragostea este sentiment și dacă-l iubim pe Dumnezeu cu adevărat, atunci conștiința propriei noastre participări la suferința lui Cristos și jignirea noastră față de Dumnezeu ne conduce la o părere de rău curățitoare, nu putem rămâne indiferenți. Pentru o părere de rău desăvârșită este suficientă refuzul faptei păcătoase din motive menționate, căci prin ele am rănit dragostea lui Dumnezeu, că au fost o jignire a lui Dumnezeu.

Iertarea în sfânta spovadă este condiționată de „părerea de rău”, care poate fi și nedesăvârșită, care privește doar relația întreruptă cu Dumnezeu pentru pedeapsa, pe care am meritat-o. Însă aceasta fără dezlegare ar fi ineficientă. Părerea de rău înseamnă conștientizarea și recunoașterea răutății faptei păcătoase și distanțarea de ea (practic renunțarea la rău și la tot ce conduce la el) – deci pasul principal este întoarcerea, convertirea. Esența componentei este aici și **hotărârea** concretă cum să facem față înclinărilor spre păcat (hotărârea pentru efortul de a ieși din ele) și efortul de a îndrepta eventuala pagubă pricinuită. Practic hotărârea privește faptul, ce mă hotărăsc să fac pentru îmbunătățirea relației cu Dumnezeu. Aleg însă un asemenea pas, care corespunde capabilităților mele.

**Recunoașterea**

Spovada o începem prin primirea binecuvântării de la preot, timp în care ne facem cruce. Mai departe este oportun să începem, de exemplu cu cuvintele: „Mărturisesc lui Dumnezeu și dumneavoastră, părinte, că de la ultima sf. spovadă… (care a avut loc acum … ) am păcătuit cu următoarele păcate”…

Dacă cineva a avut serioase neajunsuri la anteriorul sacrament al reconcilierii, atunci le menționează. Vom accentua grelele învinuiri și numărul lor. Păcatele ușoare nu este necesar să le recunoaștem întotdeauna pe toate, iertarea păcatelor pentru ele o primim și prin trăirea evlavioasă a sfintei liturghii, dar asta nu înseamnă, că nu este important să vorbim despre ele. Ne vom orienta înainte de toate asupra acelora, care pot conduce la amenințarea stării de har, cu care dorim să luptăm. Dacă ne este ceva neclar în legătură cu ele, vom vorbi despre acestea încă înaintea terminării spovezii. Recunoașterea este oportun să o terminăm cu cuvintele: „Acestea sunt păcatele mele, îmi pare sincer rău de ele și vreau să mă străduiesc să fiu mai bun.”

Apoi îl ascultăm pe preot, care în afară de altele ne stabilește pocăința/satisfacția vre-o faptă bună, de obicei rugăciune sau meditația asupra unui fragment de Biblie. (Dacă cumva ceva nu ne-ar fi clar sau ni s-ar părea că nu poate fi îndeplinit, este necesar să se spună imediat). La final preotul, din încredințarea lui Cristos, dă dezlegarea cu cuvintele: „**Îți dau dezlegarea în numele Tatălui și al Fiului și al Sfântului Duh.”** Aici ne vom face din nou semnul crucii și răspundem: Amin. Preotul termină cu cuvintele: „Să-i mulțumim Domnului. Mergi în păce.”

**Pocăință sau pentru satisfacție –** este vorba despre obligația realizării faptelor stabilite de confesor.

Confesorul este legat cu o neobișnuit de severă obligație de a tăcea. Pentru obligativitatea secretului spovezii nu există nici o excepție, atâta timp cât este vorba despre o adevărata spovadă. Acest secret al spovezii se referă și asupra acelora, care, spovada poate a fost prea vocală (la cei care aud mai slab), au auzit întâmplător. Dacă spovada (de ex. în spital) nu ar fi posibil să fie făcută, fără apropierea altor persoane și s-ar putea ajunge la vre-o destăinuire, spovada se poate face și cu numirea unui păcat mai puțin însemnat și păcatele de moarte neenunțate, dar regretate vor fi iertate de confesor, așa că bolnavului i se vor putea administra și alte sacramente. Dar dacă bolnavul se însănătoșește și se întoarce acasă, atunci la o spovadă ulterioară ar trebui să se spovedească din acele păcate de moarte, iertate într-o situație excepțională, fără a fi nominalizate verbal.

Nu este un caz unic, când penitentul se întoarce la păcatele iertate înainte. A doua este așa numita spovadă generală, care este recomandată înaintea unui eveniment extraordinar, cum ar fi accesarea unui alt sacrament, care se primesc o dată în viață. Înaintea mirului, mai ales dacă a fost marcat de o convertirea numeroasă, înaintea accesării căsătoriei sau accesarea preoției. Fiecare mare și important pas, prin care începem o nouă viață (sau terminăm un anumit trecut) putem începe cu o spovadă generală, ceea ce înseamnă un nou regret pentru greșelile trecutului, recunoașterea vechilor (și iertatelor ) jigniri aduse lui Dumnezeu, cu o despărțire anumită și definitivă de ele, cu despărțirea de înclinația spre ele. O asemenea spovadă generală este necesară, atâta timp cât de ex. spovada dinainte nu a fost în regulă (valabilă) pentru trecerea sub tăcere a unor păcate sau a fost vorba de „obținerea forțată” a unei declarații cum ar fi înaintea căsătorie și mai târziu s-a ajuns la convertire. Harurile lui Dumnezeu sunt pentru noi până acum mereu pregătite – dar posibilitatea noastră de întoarcere se termină cu moartea. – Și aceasta poate veni cu totul neașteptat.

**Indulgențele**

presupun iertarea pedepselor pentru păcate, a căror vină a fost deja șterse. Este vorba despre iertarea, pe care un credincios bine pregătit o obține în anumite condiții cu ajutorul Biserici, care ca și slujitoarea răscumpărării este desemnată să împartă și să folosească tezaurul pentru satisfacția lui Cristos și a sfinților.” „Indulgența este parțială sau totală în funcție de faptul, dacă eliberează parțial sau total de pedeapsa temporară pentru păcate.” „Fiecare credincios poate obține … indulgențe fie singur pentru sine, fie pentru decedați, în forma intervențiilor.” (CBRC 1471).

„Pentru a înțelege această învățătură și această practică a Bisericii, trebuie să vedem că păcatul are o dublă consecință. Păcatul grav ne privează de comuniunea cu Dumnezeu și, prin aceasta ne face incapabili de viața veșnică, privarea de aceasta numindu-se „pedeapsa veșnică” a păcatului. Pe de altă parte, orice păcat, chiar venial, antrenează un atașament nesănătos față de făpturi, ce are nevoie de purificare, fie aici, pe pământ, fie după moarte, în starea numită Purgatoriu. Această purificare eliberează de ceea ce se numește „pedeapsa vremelnică” a păcatului. Aceste două pedepse nu trebuie să fie concepute ca un fel de răzbunare, aplicată de Dumnezeu din exterior, ci ca decurgând din însăși natura păcatului. O convertire ce pornește dintr-o iubire ferventă poate ajunge la totala purificare a păcătosului, astfel încât să nu mai subziste nicio pedeapsă”(CBRC 1472).

Biserica poate obține indulgențe să le mijlocească pe baza puterii de a lega și dezlega, atribuită de Cristos. Este vorba despre o altă manifestare a iubirii lui Dumnezeu.

***Finalul sacramentului Reconcilierii. Va urma sacramentul bolnavilor***

***Cu acordul autorului paginilor*** [***www.catholica.cz***](http://www.catholica.cz) ***a tradus și pregătit pentru tipar, Iosi Fickl***

***Corectura: Maria Fickl***